访 | 阿古智子 谈 | 何欣洁

## 中国民主季刊

第3卷 第4期 2025年10月 CC-BY-NC-ND

自由、免费转载分发,但须注明 作者与出处,并不得修改及商用

## 中国公民运动的新变迁: 从维权世代到后自纸世代







何欣洁

编按: "三年前你如果跟一些二十几岁、三十岁左右的行动者聊天,他们还可能会偶尔用'维权'这个词。但这两年,你几乎听不到了",日本中国问题专家阿古智子教授说。阿古智子教授的学术方向涵盖了现代中国的社会运动、市民社会、人权、教育发展,以及战后中日关系。她特别关注中国公共空间的发展与收缩,研究中国律师、记者、行动者如何在高压下持续表达,以及年轻世代如何找到新的方式进行社会行动。在这个访谈中,阿古智子教授讲述了中国公民运动近年来的一个显著变化及原因,即为什么从维权世代过渡到了后白纸世代。2022年白纸运动后,新的"后白纸运动世代"身影开始浮现。有许多行动者移往海外,形成新的社群与聚点,不仅持续关心、思索中国议题,也更积极参与国际议题,行动方式比前一代更分散、多元。阿古教授注意到女权是现代年轻人共同关心的重要议题,分享了她对这个世代的观察与理解。最后,阿古智子教授还分享了她在日本策划的"战后八十年"系列活动。

阿古智子教授大学时期开始系统学习中文,对中国社会产生了浓厚兴趣。 她取得博士学位后陆续在日本多所大学任教,目前在东京大学担任大学院 总合文化研究科教授。 何欣洁女士是台湾离岛出版总编辑、离岛计划The Rito Project 创办人。受《中国民主季刊》委托,正在东京旅行的她对阿古智子教授做了这个面对面访谈。

**何欣洁(以下简称何):**您长期以来关心中国的基层社会发展与公民运动,但在近年来,中国的情形有了天翻地覆的变化。就您的观察,这三年来,中国与华语世界的社会运动有哪些不同?造成这些变化的原因是什么?

阿古智子(以下简称阿):就我个人的观察,最大的变化,就是年轻人已经不再使用"维权"这个词了。我的印象是:三年前你如果跟一些二十几岁、三十岁左右的行动者聊天,他们还可能会偶尔用"维权"这个词。但这两三年,你几乎听不到了。

**何:** 从今年回头看,您口中所说的"维权世代",大约是指哪一段时间?有哪些标志性的事件?

**阿:** 我觉得可以从 2003 年的孙志刚事件算起,一直到 2015 年的 709 大抓捕结束。

2003年,孙志刚是一位刚毕业的年轻人,因为没有暂住证,被抓进收容所,最后被打死。这件事震惊全中国,法律学者联名上书,呼吁废除收容遣送制度。最后政府真的废除了这个制度。当时经历这件事情的人们,开始相信行动能推动制度的改变。

接下来出现了一批律师,像许志永、滕彪等重要的行动者,他们推动"新公民运动",举牌要求官员公开财产、教育平权,举办"公民课堂"等等。

现在回头看,我们很难想像这样的事情,但在 2000 年到 2010 年代初期的时候,这些行动是真实存在,而且非常蓬勃。

在那个年代,2011年的乌坎事件,也是很重要的一个事件。现在很多人也许都已经觉得很陌生了,但在当时是非常轰动的。广东乌坎村的村民因土地被强征起来抗争,最后以基层民主方式,选出了新的村委会。当时的乌坎事件,除了村民行动起来,各地的行动者、媒体、律师等不同角色的人们,还能互相配合,大家都觉得,要改变体制、改变中国是可能的。

在那个时期,女性的议题也有进展。比如冯媛推动《反家暴法》,许多当时的女权行动者也用不同的方式努力,推动了一些体制内的改变。2015年中国通过《反家庭暴力法》,就是一个很重要的里程碑。

"维权世代"最后一个比较大型、知名的事件,应该是 2015 年的 "709 维权律师大抓捕事件"。在这之后,体制的监控越来越紧、警察的骚扰越来越严重。任何公共行动,哪怕只是很微小的行动,都会马上被盯上。于是大家开始转到网路上,或只能在私下的场合里见面。公共空间一点一点消失,可以说进入地下化阶段。

在 709 维权律师大抓捕事件后,其实人们行动的空间都变得很小很小,很多时候,行动是发生在网路上的。例如"李老师不是你老师"X 账户这样的行动,也很难再引起广泛关注,更别提要改变体制。

总体来说,"维权世代"过去交流的方式、空间,都在快速地变化,因此 很多事情,也会变得很不一样。 #metoo 运动出现后,这个群体里面的男性行动者被爆料出现许多性骚扰、性侵害的事件,让年轻人非常失望,尤其是年轻女性,根本不想跟他们站在一起。种种的因素加在一起,让"维权世代"慢慢走向尾声,进入了"后白纸运动世代"。

如果一定要说一个很明确的时间点,大概就是疫情解封后,经历过上海封城、白纸运动之后,2022 年开始,这一个世代很清楚地浮现出来。

**何**:就您的观察,既然中国国内的空间已经被压缩到几乎消失,"后白纸运动世代"除了在网路上联络,还会在哪些地方集结?

**阿:**正如你所说,中国言论控制得越来越严格,行动空间也越来越少,很多人只能在海外做些事情。

但就我来看,这些海外的中国人,并不是完全与国内的人断了联络。他们依然用很多低调的方式,和国内的人保持互动。海外的华人并不是放弃了中国的改革,因为,他们毕竟还是把中国当成自己的国家。大家也会努力用华语来做各式各样的研究,想要打开行动的空间。

但是,也因为行动者本身在海外的原因,他们也会关注到他们所在国家的 议题,并跟中国的议题作对照。

我觉得这是"后白纸运动世代"跟"维权世代"很不一样的其中一个地方。 "维权世代"最活跃的时候,因为大家相信中国还有改变的可能,确实体 制也还有一点空间可以行动,因此大家都是很关注中国的议题,虽然也有 一些国际交流的机会,但还是以关注中国自己国内的问题为主。

现在来到海外之后,不管是什么角色的人,例如留学生、海外经商的中国朋友,大家也会开始关注全球化的议题,因此大家讨论的事情越来越多元化、多样化。在这同时,大家也发现:中国这个国家,本身也在海外制造各式各样的问题。大家开始发现,中国的问题是一个全球性的问题,也开始用全球尺度来思考。这跟上一个世代就很不一样。

而且,除了中国的政治情况有了变化,美国也发生了变化。特朗普第一次 上台,有些现象就让人忧心。第二次上台后,情况更是糟糕。他关停了很 多中文媒体,相关的人权机构经费也受到影响,很多媒体甚至大学也开始 对社会运动变得谨慎、甚至出现自我审查的现象。世界各国开始出现反移 民、右翼兴起的浪潮,这一切的一切,也都会影响中国社会行动的空间。

在这几年当中,香港也变了。在早年,香港其实是一个很重要的交流地点。 许多媒体、NGO、学界的交流,都可以在香港举行,大家可以在香港见面。 每年的六四纪念集会、研讨会,也都可以在香港举办。

但随着 2019 年的反送中运动、香港国安法实施、苹果日报关门、黎智英被捕……一连串的事件,很快改变了香港的环境,过去存在于香港的空间也快速消失了。现在,香港也不是一个可以公开纪念六四的地方了。

其实,台湾本来也是一个中国的行动者与海外的支持网络可以见面、交流 的地方,但随着两岸关系紧张,这个空间也快速消失了。有些中国年轻人 觉得来台湾太敏感,不太敢来;台湾政府也收紧了中国民众来台的管道, 很多人没有办法顺利来台。 最后,大家因为香港、台湾情势的变化,反而聚集到日本来,东京成为一个大家可以相遇、会面的一个据点。

其实,日本传统来说,根本不是一个人权大国。但是因为前面说的种种因素, 反而让许多中国或说华语世界的社会行动者聚集在一起,这是以前很难想 象的事情。

正因为东京成了一个新的据点,我也有很多机会跟这些年轻人近距离相处。我在课堂上、在一些小型独立空间里,都看到很多年轻人聚集。他们在东京彼此连结、分享资讯、讨论未来,形成了一个新的空间。

**何:**就您的近距离观察,"后白纸运动世代"的行动文化,跟上个世代有什么不同?您跟他们相处的感觉如何?

**阿:**就我的观察,就像很多人注意到的一样,年轻世代是很积极参与在女 权运动里面的。

白纸运动之后,很多年轻的女权运动者来到东京,他们举办集会与行动,声援"铁链女"、#metoo 运动受害者。我从他们身上学到很多,也安排上野千鹤子(Chizuko Ueno) 老师跟他们交流。上野千鹤子老师是日本很重要的女性主义学者与行动者,当年轻人跟她面对面讨论,现场的感觉是非常好的,我自己也得到很多新的启发。

在过去,我自己虽然是女性,不过也不特别从性别的角度来看待这些社会议题。现在,我也跟着年轻人一起学习,获得了非常多不一样的观点。

**何**:许多人非常好奇,为何这几年女权运动特别吸引年轻人?您有什么观察吗?

**阿:**我的感觉是,女权可以有跨国的、共同的语言。这也是我刚刚说的,新世代在网路上交流、在全球尺度上思考的结果。譬如说,中国、日本、韩国的女权主义者,虽然来自不同的国家,但他们拥有共同的词汇,他们可以很快地用社交媒体彼此加强互动,很快地串联起来。

他们有许多人认识到,女性与 LGBT 群体,其实力量还是比较弱的,所以必须要联合行动。不然如果只是各自在一个国家、一个社会行动里,无法引起更大的关注。例如伊藤诗织 (Shiori Itō),在日本国内其实是不能放她的电影的,她的电影是必须到国外去放映的。当然,她也有一些自己的争议,但总体来说,她的问题如果无法得到国际支持,应该是无法有突破点的。

还有一个重要的点,是大环境的改变,让"个人生活"与"个人感受"变成社会运动里面非常重要的一个部分。以前维权世代的行动,会去诉诸法律,或者用政策倡议的框架来行动,但现在已经很难这么做,必须低调、地下行事,这让个人感受、艺术文化这些元素,在社会运动里面变得越来越重要。

想要在网路上串连跟你不一样的人们,只用过去的语言,是不够的。人们会比较跟自己有类似贴身感受的人共感,因此个人生活的各式各样问题: 性骚扰、家暴、恋爱中的问题等等,都可以成为行动的议题。

我觉得这样其实是很好的。在过去的运动里,参与的人多是维权律师、公共知识分子,现在一般人都可以在生活上找到行动与交流的议题。就我的

认识,女权,其实就是一种从个人生活出发的社会运动。

不过,我也感觉女权运动接下来会面对挑战。我看到女权运动里面,开始 出现一些比较极端的声音,这让我比较担心。其实,一个运动里面一定会 有人比较温和、有人比较激进,不同意见的人彼此争论并不可怕,可怕的 是不同意见的人彼此妖魔化对方。

就我自己来说,我站在中间。一直以来,我都不只是一个旁观的研究者, 也是参与在中国社会运动里面的参与者。在运动中,我可以理解那些急切 的声音,但我也会提醒自己、提醒别人,不要忘记那些"还在门口的人"。

我们一旦放任某种声音压过了所有的声音,其他不一样声音的人,就会觉得被排斥,然后就会造成更大的冲突。美国的公共讨论就是这样,出现了让社会分裂的情形。

人的社会是很复杂的,你可以表达你的立场,但也要跟其他人的立场去协调。牵涉到资源分配与国家预算问题的时候,一个政策还是要考虑各式各样不同的人。这是我的想法。

**何**: 今年是第二次世界大战结束八十周年,世界各地与日本国内都有许多的纪念活动。您也组织了一系列的座谈与学习课程,能不能为我们介绍一下?

**阿:** 是的,我们在今年与许多单位共同合作,组织了一系列名为"战后八十周年系列特别活动:战争记忆与战后秩序的形成"的研讨会。

我在这系列的研讨会中,特别强调"记忆"这件事情。我希望可以从国际秩序、个人创伤、移民经验、战争废墟等各个不同的角度,来探讨战后东亚历史记忆究竟是如何被建构并重造的。我也邀请了各种很不一样的"战争亲历者"以及他们的后代,彼此交流、学习。

举例来说,让许多人都印象深刻的一场,是日本原爆受害者团体联合会(被团协)的田中熙巳 (Terumi Tanaka) 先生。 "被团协"长期推动"世界不应该再有核武"等诉求,在 2024 年获得诺贝尔和平奖。

来到现场的田中熙已先生,今年已经93岁。他是广岛原爆幸存者,国中一年级就遇上核爆。爆点离他家非常近,中间隔着山,家没有被夷平。但他记得那一瞬间只有白光、暴风、寂静。他从二楼冲下一楼趴下,玻璃压在身上却没有碎,他因此活了下来。

一周后,辐射的后果才显现。人们开始高烧、内脏溃烂、死亡。当时只有广岛、长崎的人知道核爆的可怕。因为占领时期的严格审查,全日本七八年后才了解。十一年后,幸存者才开始组织起来,成立被团协。

田中先生还讲到,他和母亲翻山越岭去阿姨家,沿途满是尸体,工厂也被 热风扭曲。阿姨家在爆炸地点附近,已经夷为平地。他和母亲把遗体搬去 火葬,他压抑情绪,直到捡骨时才放声大哭。

他现在 93 岁,还能独自从埼玉搭车到东大,全程三小时活动都参加,几乎没休息。而在问答的时候,来自台湾金门的王苓举手提问,想了解关于战争记忆如何被保存、再现与叙述的问题。他们的对话,就是非常珍贵的和平行动尝试。

除了与来自金门的人相见,我也特别安排了研究台湾原住民议题的学者与原爆受害者交流,探讨在日本殖民体制之下,台湾原住民的反抗如何被定义成"暴动",我们后世的人又该如何理解这些叙事。我希望,广岛的历史创伤与台湾原住民族的记忆,可以交织、激荡出新的观点。

在其他议程中,我们也播放了《由岛至岛》纪录片,探讨台湾人在日本殖民时期以"日本军人"身分一起参与屠杀东南亚民众的历史责任,以及来自冲绳的作者青山惠昭 (Aoyama Keishou),如何追寻家族与战争的记忆。

其实,多数日本人并不想打仗,原子弹的记忆也带来极深的创伤。在战时, 许多人甚至必须依靠吸毒才能执行杀人的命令,而回到日本之后,他们依 然深陷痛苦之中。这些记忆往往难以消化,许多人因此罹患精神疾病,或 者把暴力带回家庭,对孩子施加家暴,被打的孩子同样成了战争的受害者。

战后八十年,这些记忆依然存在。即使是加害者一方,也背负着沉重的创痛。 在基层社会,许多人其实深深受苦。我们虽然没有生活在那个年代,但透 过个人记忆作为一种历史文件 (ego-document),仍然能理解当时究竟发生 了什么,也提醒我们不要让历史重演。

总体来说,人是多元而复杂的,如果只从"国家"的角度去思考,会有很大的限制,也可能带来更多的问题。像"美国优先"、"日本优先"这样的视角,其实是非常危险的。但若是从个人、岛屿、不同社群的角度切入,就会产生非常不同的思考方式。

当然,我不会否认主权国家的重要性。在现代社会中,许多给予需要被照顾者的社会福利,也还是通过国家来发放,但如果仅仅停留在国家这个层

次去思考,是不够的。

**何**: 听说在金门年轻人主讲的课堂上,刚好有来自福建厦门的学生,双方进行了一次深度的交流?

**阿:**是的。那场关于金门与澎湖群岛的工作坊,我觉得对于现场的年轻人来说,是一个以多重视角来看待战争记忆的一次体验,非常新鲜。大家讨论得非常热烈,从下午五点到晚上十点,仍然有非常多的人留下来讨论。

当时,刚好香港中文大学的学生也在东大访学,因而可以参加活动。而在参加的学生里,有一半是来自中国的学生。当来自金门的王苓分享了她家乡的战争故事,中国学生们也接连举手发言。特别是来自福建、甚至厦门的学生们,其实也很不希望自己的家乡成为战争的前线。因为,只要战争爆发,台湾的军队也可能会攻打厦门作为反击,这在 1950 年代是真实发生过的事情。而自古以来,金门与他们的家乡厦门仅有一水之隔,在文化、经济、社会方面都有深厚的联系,双方都不希望战争给家乡带来伤害。就这点而言,来自台湾金门的王苓,与来自中国福建沿海的学生们,双方想法是一致的。

在课堂上,来自各地的学生、日本民众,可以亲耳听到王苓这样一位具体的人,说她们金门的岛屿历史,以及她与中国丈夫共同抚养着可爱的双胞胎的故事,让人感触良多。来自澎湖群岛的欣洁你所作的分享——澎湖作为军事据点存在得太久了,久到这种状态已经渗入日常、几乎被当地人所忘记——也让大家对于战争、备战状态有了更深的思考。

考虑到当前的政治情势,像这样的活动在中国、香港、台湾进行都会很困难。 正因为日本处于中间的位置,才能够做这些事。正因为在这里言论空间相

对开放,社会也有接纳各种背景人士的包容力,这些活动才有可能。彼此 学习、彼此理解,才是防止战争最有效的方法。我觉得我们必须努力维护 这样的学习环境。

在稍早,今年二月,我已经安排一群东京大学的学生前往金门参访,同样 也是由王苓出来接待与安排课程。这样的交流,让日本的年轻人,对战争 能有更多的反思。举例来说,其中一个由当地议员带着我们参访村落的行 程中,学生们感触良多。

金门县议员董森堡先生,带我们参观董氏一族自古居住至今的传统同姓村。 村里有宗祠和许多老屋,但都还留着战争的痕迹,建筑墙壁上清晰可见的 弹孔便是见证。

在学生们边走边听董议员解说的时候,耳边传来了枪声。原来是村子附近至今仍有台湾军队在使用的靶场,当天正在进行实弹演习。这样的演习, 在两岸情势紧张后,举行的频率也越来越密集。

此时,董议员告诉我们,他的一位亲戚,在战争期间便因为被流弹射击而 失明,也有孩子们捡了随处可见的共军炸弹来玩,结果突然爆炸,送到医 院后不治身亡。在当地,这样的故事很常见。六、七十岁的长辈中,许多 人的手、脚是残缺的。

董议员的父亲在两岁时曾经随祖父一同疏散到台湾,之后才回到金门居住。 董议员自己则说,当他在台湾念大学时,第一次觉得"听不到炮声是件新 鲜的事。"从这些经历就能理解,他确实是在战争的阴影下成长的。 听完这些故事,有东大的学生分享:"以前只是在概念上理解国际政治,在金门听到具体的人与故事,才看见了一张张真实的面孔,开始理解到什么是人类的安全保障。"

我觉得这样的活动,其实非常有意思。因为在过去,如果单纯以"中国"或"日本"为单位来讨论战争问题,马上就会变得过于沉重,年轻人往往也不敢触碰。但若是把台湾、冲绳等地的因素纳入,从"岛与岛"的视角来思考,事情就不再只是简单的"谁是好人、谁是坏人"的二分法。也能有更多的讨论面向跟感受。

**何:** 在传统的公共议题讨论时,人们往往习惯用"左翼"与"右翼"对个人的立场来进行指认,同时贴上许多分类标签。例如,传统的日本左翼往往比较与中国友好,右翼对许多议题也有既定的立场与态度。而近日以来,日本国内"反对移民",尤其是针对中国移民的声浪似乎节节高升,您怎么看待这样的问题?

**阿:**一直以来,我的研究领域相较于其他学者,其实是比较特殊的。譬如 我关心香港、中国人权,但我也关心日本、台湾原住民的研究,乍看之下 不是同一个领域,但对我来说都是很重要的,而且也是互通的。

举例来说,在传统学术上会关心原住民的人,好像是比较"左";但一般又认为,作中国人权议题的人,是偏"右"的,但我是混杂的。我会认为这两者一样重要,而且是从同一根源上衍生出来的问题。

譬如说,采访前我刚刚收到一封产经新闻的读者给我的信。读者在信中表示,觉得我好像有点左翼的立场,但好像又不十分确定,他觉得有点混乱。

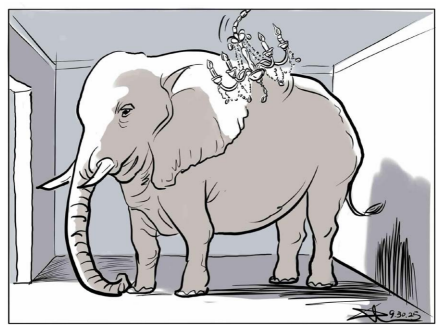
其实,我最想做的事情是,我们可以在更大的范围内去思考这些问题,不一定要待在传统左翼、右翼的范畴里面去思考。左边的人也可以站在右边的立场思考,反过来也是。

我现在跟一些中国年轻人一起做事,有些年轻人也有一点讨厌日本的心态,但我并不会直接批判他们,我们就慢慢地一起前进,他们也都愿意让步。

如果要说什么是我一定不能接受的,就是一些触及基本底线的问题。比如说,有一次的国际交流上,一位中国学生就直接说"是不是日本学生连日本跟美国有战争这种事情都不知道?"我当场就告诉她,这个发言有点太极端了,你好像不应该用全称式的"日本人"来讨论这件事情。

确实,有些日本人的历史知识是极为缺乏的,但也不至于连日本与美国发生过战争都不知道。当你以全称式的"日本人"、"美国人"、"中国人"来讨论问题,然后武断地说"日本人都如何如何",我觉得就太过分了。每个人都有不同的脸孔,我们应该先了解彼此,先不要觉得这个人是某个国家的人,所以他就如何,这非常重要。

至于日本国内的反移民情结,我感觉以前的各种国际之间的交流、学生交流也都会有冲突,但社群媒体放大了这个冲突。这是我十分忧心的,也应该要继续努力,防止这件事情恶化下去。



作者: 吴玉仁